
A.​Pierwsze wystawy: 
1.Dwory, pałace, kościoły (średniowiecze – XVI w.) 

●​ Dzieła sztuki były eksponowane, nieformalnie,  głównie w kościołach, pałacach i 
prywatnych kolekcjach.​
 

●​ Nie były to „wystawy” w naszym dzisiejszym rozumieniu, ale miejsca publiczne 
(kościoły) dawały szeroki dostęp do sztuki.​
 

●​ Mecenat → papieże, królowie, arystokracja. 

 

2. Kunstkamery i gabinety osobliwości (XVI–XVII w.)​
 

●​ Kolekcje sztuki, nauki i kuriozów, np. u Habsburgów w Wiedniu czy w kolekcji 
Medyceuszy. ​
​
Kolekcja Medyceuszy to zbiór dzieł sztuki, rękopisów, biżuterii i innych przedmiotów 
gromadzonych przez ród Medyceuszy, który władał Florencją przez wieki, 
jednocześnie finansując artystów i naukowców epoki renesansu.​
 

●​ Były udostępniane gościom — można to traktować jako przedsmak muzeum. 

​
3. Początki wystaw publicznych 

●​ 1667 – pierwszy Salon Paryski (Luwr) będący oficjalną wystawą sztuki​
 

●​ Pierwszy regularny, oficjalny pokaz organizowany przez Académie Royale de 
Peinture et de Sculpture.​
 

●​ Stał się wzorem dla kolejnych wystaw i ukształtował system ekspozycji w Europie.​
Wydarzenie to zapoczątkowało serię wystaw, które w latach 1748–1890 stały się 
największymi festiwalami sztuki w świecie zachodnim​
 

●​ Obrazy wieszano „od podłogi po sufit” w bardzo gęstych układach (tzw. „salon 
style”), aby zmieścić jak najwięcej.​
 

●​ Dzieła hierarchizowano według gatunków (historyczne najwyżej, pejzaż i martwa 
natura najniżej).​
 

●​ Publiczność miała po raz pierwszy masowy dostęp do sztuki – to był przełom w 
odejściu od prywatnych kolekcji i mecenatu arystokratycznego. 



​
 

XVIII w. – rozwój Salonów i Akademii​
 

●​ Londyn: Royal Academy Summer Exhibition od 1769 r. (trwa do dziś!).​
 

●​ Berlin, Wiedeń, Petersburg – też rozwijają się podobne pokazy.​
 

●​ Wciąż dominował układ „salonowy” – setki obrazów ciasno zestawionych na jednej 
ścianie.​
 

●​ Wyboru dokonywało jury akademickie i osoby z kręgów władzy, podporządkowane 
jednej estetyce i systemowi hierarchii 

​

 



 

​
 

 

B.​Pierwsza rewolucyjna wystawa 
Tu historycy kuratorstwa najczęściej wskazują kilka kamieni milowych: 

1.​ Salon des Refusés (1863, Paryż)​
 

○​ Zorganizowany z inicjatywy Napoleona III, aby pokazać prace odrzucone 
przez jury oficjalnego Salonu.​
 

○​ Publiczność po raz pierwszy zetknęła się z dziełami Maneta czy Cézanne’a w 
kontrze do akademickiego kanonu.​
 

○​ Rewolucyjny był sam gest instytucjonalny – pokazanie, że „odrzuceni” też 
mają głos i że widz sam ocenia sztukę.​
​
 

2.​ Wystawy awangardy początku XX w.​
 

○​ np. Armory Show (1913, Nowy Jork) – pierwsza wielka prezentacja sztuki 
nowoczesnej w USA, która wstrząsnęła opinią publiczną (Duchamp, Matisse, 
Picasso).​
 



○​ Tu rewolucją było zderzenie widza z radykalnie nowymi formami, które nie 
mieściły się w kanonie akademickim.​
​
 

○​ Nowy model wystawy 

Wystawa była mobilna – po Nowym Jorku pokazano ją też w Chicago i Bostonie. 

To nowoczesne myślenie: wystawa jako objazdowy manifest, który ma edukować 
i prowokować. 

Organizatorzy (m.in. Arthur Davies, Walt Kuhn) chcieli nie tylko pokazać sztukę, ale 
zainicjować debatę publiczną. 

 



 

 

 

3.​ Kontekst kuratorski – Harald Szeemann, 1969​
 

○​ When Attitudes Become Form: Live in Your Head (Kunsthalle Bern).​
 

○​ To punkt zwrotny we współczesnym kuratorstwie:​
 

■​ dzieło nie było już „obiektem do oglądania”, ale procesem, postawą, 
działaniem,​
 

■​ kurator po raz pierwszy stał się współtwórcą narracji, a nie tylko 
organizatorem,​
 

■​ wystawa była eksperymentem przestrzennym, gdzie sztuka 
„rozlewała się” na korytarze, podłogi i sufity.​
 

Pierwsze wystawy (Salony Akademii) były przełomowe, bo upubliczniły sztukę i ustaliły 
hierarchię ekspozycji.​
 



Pierwsza rewolucyjna wystawa to najczęściej Salon Odrzuconych (1863) – bo otworzył 
drzwi do alternatywnych narracji i zakwestionował władzę instytucji.​
 

W XX w. takie wydarzenia jak Armory Show (1913) czy When Attitudes Become Form 
(1969) zmieniły sposób prezentowania sztuki – od obiektów na ścianach do doświadczeń 
przestrzennych i performatywnych.​
 

Przykłady wystaw: 

Pontusa Hulténa 

1. Paris–New York (1977, Centre Pompidou, Paryż) 

 

Miejsce: Centre Georges Pompidou (1977). 
 
Cel: Pokazanie dialogu między sztuką francuską i amerykańską w XX wieku. 
 
Założenie kuratorskie: 
Paryż – centrum sztuki do II wojny światowej. 
Po wojnie – przejęcie roli centrum przez Nowy Jork (abstrakcyjny ekspresjonizm, pop-art). 
 
Prezentowane dzieła: 
Europejska awangarda: Picasso, Duchamp, Brâncuși, surrealizm. 
Amerykańska awangarda: Jackson Pollock, Mark Rothko, Barnett Newman, Jasper Johns, 
Andy Warhol. 
 
Zestawienia: 
Dialog między kubizmem Picassa a abstrakcją Pollocka. 
Zderzenie surrealizmu (Ernst, Miró) z abstrakcją gestualną i pop-artem. 
Pokazanie, jak amerykańscy artyści przetwarzali dziedzictwo Europy. 
 
2. Paris–Berlin (1978, Centre Pompidou, Paryż) 
 
Cel: Analiza relacji artystycznych między Francją a Niemcami od 1900 do 1933 r. 
 
Założenie kuratorskie: 
Pokazanie dwóch równoległych modernizmów – francuskiego (kubizm, fowizm, surrealizm) i 
niemieckiego (ekspresjonizm, Bauhaus, Dada). 
Uwypuklenie momentów współpracy i napięcia między scenami artystycznymi. 
 
Prezentowane dzieła: 
Francja: Picasso, Braque, Léger, Arp, Breton. 
Niemcy: Ernst Ludwig Kirchner, Kandinsky, Paul Klee, Walter Gropius (projekty Bauhausu). 
 



​
Zestawienia: 
Ekspresjonizm niemiecki kontra francuski kubizm. 
Bauhaus kontra paryski surrealizm. 
 
Wystawa zakończona dramatycznym akcentem – dojście nazizmu do władzy i „Entartete 
Kunst”. 
 
3. Paris–Moscow (1979, Centre Pompidou, Paryż) 
Cel: Pokazanie relacji artystycznych między Francją a Rosją od 1900 do 1930 r. 
 
Założenie kuratorskie: 
Jak sztuka francuska (kubizm, fowizm, surrealizm) inspirowała rosyjską awangardę, a 
następnie jak rosyjski konstruktywizm i suprematyzm zmieniły myślenie o sztuce. 
 
Prezentowane dzieła: 
Rosja: Malevich, Tatlin, Rodczenko, El Lissitzky. 
Francja: Picasso, Léger, Matisse, Apollinaire jako inspiracja literacka. 
 
Zestawienia: 
Kubizm Picassa obok suprematyzmu Malewicza. 
Futuryzm włoski zestawiony z rosyjskim konstruktywizmem. 
 
Zakończenie wystawy – triumf realizmu socjalistycznego i upadek awangardy. 
 
Najważniejsze założenia całej trylogii 
 
Wystawa jako narracja historyczna – Hultén nie tylko prezentował dzieła, ale opowiadał 
historię sztuki jako sieć relacji między krajami. 
 
Zestawianie dialogiczne – prace artystów z różnych krajów były pokazywane obok siebie, 
aby widzowie mogli dostrzec podobieństwa i różnice. 
 
Pokazanie przepływu idei – inspiracje, migracje artystów, wpływy polityki i wojen. 
 
Dramaturgia historyczna – każda wystawa kończyła się punktem granicznym: 
 
„Paris–New York”: zmiana centrum sztuki. 
 
„Paris–Berlin”: katastrofa nazizmu. 
 
„Paris–Moscow”: upadek awangardy pod presją realizmu socjalistycznego. 
 
Te wystawy były przełomowe, bo pokazały, że kurator nie tylko „pokazuje dzieła”, ale 
może budować narrację historyczno-polityczną poprzez ich zestawienia. 

 
 

Warto wspomnieć też o innej wystawie Hultena zorganizowanej wcześniej w Szwecji: 



Niki de Saint Phalle zaprojektowała monumentalną, leżącą figurę kobiety – 35 metrów 
długości, 6 metrów wysokości i 9 metrów szerokości. Postać była przedstawiona w pozycji 
leżącej, z nogami rozstawionymi w powietrzu. Wejście na wystawę odbywało się przez otwór 
w waginie rzeźby – skrajnie prowokacyjny gest, przełamujący tabu. 
 
Tytuł „Katedra” był grą z architekturą sakralną: monumentalna kobieta staje się „świątynią”, 
ale świecką, cielesną, feministyczną. 
 
Rzeźba była labiryntem atrakcji i doświadczeń. Wnętrze pełniło funkcję swoistego „lunaparku 
sztuki”: 
 

●​ planetarium w jednym z wnętrz, 
●​ bar mleczny, gdzie można było coś zjeść, 
●​ miniwystawa sztuki współczesnej, 
●​ instalacje mechaniczne autorstwa Tinguely (kinetyczne maszyny) 
●​ przestrzenie do zabawy i relaksu. 

 
Całość przypominała bardziej happening + park rozrywki niż tradycyjną wystawę 
muzealną. 
 
Założenia Pontusa Hulténa dotyczące tej wystawy 
 

●​ Muzeum jako przestrzeń doświadczenia, nie świątynia sztuki 
●​ Chciał odejść od elitarnego, kontemplacyjnego modelu oglądania sztuki. 
●​ „SHE” pokazywała, że muzeum może być miejscem zabawy, eksploracji i interakcji. 
●​ Partycypacja widza 
●​ Publiczność nie była biernym obserwatorem, lecz aktywnym uczestnikiem, który 

wchodzi do środka dzieła i doświadcza sztuki fizycznie. 
●​ Połączenie sztuki i życia codziennego 
●​ Wnętrze „SHE” zawierało planetarium, bar mleczny, maszyny Tinguely’ego – sztuka 

łączyła się z rozrywką, nauką, codziennością. 
●​ Demokratyzacja sztuki 
●​ Hultén uważał, że sztuka powinna być dostępna dla wszystkich, a nie tylko dla 

specjalistów i koneserów. 
●​ Instalacja była otwarta i przyjazna, przyciągała także dzieci i osoby, które normalnie 

nie chodziły do muzeum. 
●​ Nowa rola kuratora 
●​ Hultén traktował kuratora jako twórcę sytuacji, a nie tylko organizatora. 
●​ Jego kuratorstwo polegało na kreowaniu środowiska dla eksperymentów artystów 

(Saint Phalle, Tinguely, Ultvedt). 
 
Harald Szeemann 
When Attitudes Become Form: Live in Your Head 
 
Miejsce: Kunsthalle Bern, Szwajcaria 
Czas: 22 marca – 27 kwietnia 1969 
 



Szeemann chciał pokazać nową generację artystów, która eksperymentowała z procesem, 
efemerycznością i gestem artystycznym, a nie z „dziełem” jako trwałym obiektem. 
 
Wystawa miała być eksperymentem w czasie rzeczywistym – wiele prac powstawało na 
miejscu, w przestrzeni Kunsthalle. 
 
Tytuł oddaje ducha: „When Attitudes Become Form” → postawa artysty, gest, pomysł stają 
się samym dziełem sztuki. 
 
Wystawa zgromadziła ponad 60 artystów z Europy i USA, związanych z minimalizmem, 
konceptualizmem i post-minimalizmem, m.in.: 
 
Joseph Beuys 
Richard Serra 
Eva Hesse 
Bruce Nauman 
Richard Long 
Lawrence Weiner 
Robert Smithson 
Carl Andre 
Walter de Maria 
 
Przykłady prac: 
 
Richard Serra – wylewanie ołowiu bezpośrednio w kącie sali (Splashing). 
Lawrence Weiner – praca jako tekst, bez fizycznego obiektu. 
Walter de Maria – ziemia wysypana na podłodze. 
Richard Long – ślady kroków na podłodze jako rzeźba czasowa. 
Joseph Beuys – działania performatywne. 
 
Aranżacja i przestrzeń 
 
Wystawa wyglądała jak „plac budowy” – podłogi były zasypane ziemią, wylewany ołów i 
gips, ściany pełne instrukcji i notatek. 
Nie było klasycznego „white cube” – przestrzeń stała się laboratorium. 
Proces powstawania dzieł był ważniejszy niż gotowy rezultat. 
 
 
Jean Leering 
De straat: Vorm van samenleven („Ulica: sposoby wspólnego życia”) 
 
Miejsce: Van Abbemuseum, Eindhoven (Holandia) 
Czas: 1972 
 
Wystawa może być analizą społecznego doświadczenia, a nie tylko pokazem dzieł sztuki. 
Wystawa nie była o sztuce w tradycyjnym sensie – jej tematem była ulica jako przestrzeń 
społeczna i polityczna. 
 



Leering traktował wystawę jako narzędzie analizy rzeczywistości: jak kształt ulicy wpływa na 
to, jak żyjemy razem, jak władza i architektura regulują życie codzienne. 
 
To była socjologiczno-urbanistyczna narracja, nie tyle ekspozycja artystów, ile badanie 
społeczne w formie wystawy. 
 
Zamiast tradycyjnych dzieł sztuki prezentowano: 

●​ fotografie dokumentujące życie miejskie, 
●​ plany urbanistyczne i architektoniczne, 
●​ statystyki, mapy, wykresy, 
●​ filmy i nagrania dźwiękowe z ulic, 
●​ rekonstrukcje fragmentów przestrzeni miejskiej. 

 
Narracja pokazywała różne aspekty „ulicy”: jako miejsce spotkania, protestu, kontroli, 
zabawy, reklamy. 
 
Dla części publiczności było to zaskoczenie: muzeum sztuki nagle zajęło się tematem 
społecznym w formie wystawy, bez „tradycyjnych obrazów i rzeźb”. 
 
Krytycy widzieli w tym nową rolę muzeum – jako miejsca badań nad społeczeństwem, a nie 
tylko przechowywania sztuki. 
 
Wystawa wpisywała się w lata 70. i ich kontekst: urbanizacja, ruchy społeczne, krytyka 
instytucji. 
 
Wystawa jako medium badań społecznych – sztuka nie była celem, lecz jednym z narzędzi 
do mówienia o rzeczywistości. 
 
Interdyscyplinarność – architektura, socjologia, urbanistyka, polityka → razem w muzeum 
sztuki. 
 
Demokratyzacja muzeum – Leering chciał, by muzeum było miejscem dla obywateli, a nie 
tylko dla koneserów sztuki. 
 
Krytyczne podejście – pytanie, jak przestrzeń publiczna (ulica) organizuje nasze życie i 
relacje władzy. 
 
De straat: Vorm van samenleven (1972) była jedną z pierwszych wystaw, które przełamały 
granicę między sztuką a nauką społeczną. Jean Leering pokazał, że muzeum może być 
miejscem refleksji nad codziennością, urbanistyką i polityką, a nie tylko nad artystycznym 
arcydziełem. 
 
 
 
 
 
 


	B.​Pierwsza rewolucyjna wystawa 

